Das Gemeindeleben in der Evangelischen Friedenskirche von Heidelberg-
Handschuhsheim wéhrend und nach der NS-Ara - Zeitzeugen erinnern sich

Hans Jorg Staehle

Vorbemerkung

Am 23. September 2015 fand im Gemeindehaus der Friedenskirche Heidelberg-

Handschuhsheim ein Zeitzeugengespréch statt. Folgende Personen haben an dem Gespréch

teilgenommen:

Ernst Baier (Jahrgang 1929, aufgewachsen in Handschuhsheim), Pfarrer i. R.

Werner Keller (Jahrgang 1934, aufgewachsen in Handschuhsheim), Pfarrer i. R.

Fritz Kohler (Jahrgang 1935, aufgewachsen in Handschuhsheim), Konrektor i. R.

Eckhart Marggraf (Jahrgang 1941, aufgewachsen in Handschuhsheim), Pfarrer i. R.

Heinz Markmann (Jahrgang 1926, aufgewachsen in Handschuhsheim ), langjahriges

Mitglied der Handschuhsheimer Friedensgemeinde

6. Margarete Noll (Jahrgang 1931, aufgewachsen in Handschuhsheim/Neuenheim),
langjéhriges Mitglied der Handschuhsheimer Friedensgemeinde

7. Rudiger Runge (Jahrgang 1953), Mitglied des Evangelischen Ménnervereins der
Handschuhsheimer Friedensgemeinde

8. Hans Jorg Staehle (Jahrgang 1953)

vk W e

Ziel des Gesprichs war es vor allem, die ,,Atmosphére® der Nachkriegszeit im Kirchenleben
der Friedensgemeinde von Handschuhsheim anekdotisch zu beleuchten. Die Gespréchsinhalte
mit ihren zum Teil recht subjektiven Positionen kdnnen keinen Anspruch darauf erheben, die
damalige Zeit umfassend und historisch exakt wiederzugeben. Sie sind vielmehr als kleiner
Mosaikstein zu sehen, etwas von dieser Zeit aus erster Hand zu erfahren, also von Menschen,
die das Handschuhsheimer Milieu aus eigener Anschauung kennen.

In Handschuhsheim lebten in der Mitte des 20. Jahrhunderts zahlreiche Personlichkeiten, die
tiefe Einblicke in das Zeitgeschehen hatten und sich in internen Zirkeln auch regelmaRig
daruber austauschten. Allerdings ist bedauerlicherweise so gut wie nichts von diesen
Gesprichen tiberliefert, was man heute als groBen Mangel empfinden muss. Dieser ,,Fehler*
soll an dieser Stelle nicht wiederholt werden, vielmehr sollen die Gesprachsinhalte transparent
gemacht werden, um als Ausgangspunkt flr weiterfihrende Diskussionen zu dienen.

Gesprachswiedergabe

Marggraf: Es soll im heutigen Gespréch darum gehen, wie sich, ausgehend von der NS-Zeit,
die Nachkriegsgeschichte im Kirchenleben der Friedensgemeinde dargestellt hat. Wie ist man
mit der Situation im Dritten Reich umgegangen? Wie vollzog sich die weitere
Lebensgeschichte der in die NS-Zeit involvierten Pfarrer? Wie wurde das in der
Nachkriegszeit aufgenommen? Wie sah die Vergangenheitsbewaltigung in Handschuhsheim
aus?

Staehle: Ich mdchte anregen, dass wir zunéchst Uber die Pfarrer Vogelmann und Hofer, die
vor, wahrend und nach der NS-Zeit aktiv waren, sprechen. Viele der hier Anwesenden haben
diese beiden Pfarrer ja noch persoénlich kennengelernt. Nach meiner Kenntnis, die sich vor



allem auf die Gemeindeblatter der Handschuhsheimer Friedensgemeinde, die
Personalunterlagen des landeskirchlichen Archivs in Karlsruhe und einzelne
Zeitzeugenberichte stltzt, waren es zwei héchst unterschiedliche Persénlichkeiten.
Vogelmann soll streng und schroff gewesen sein, wéhrend Hofer freundlich zugewandt auf
die Menschen zugegangen sein soll. Beide Pfarrer waren betont national eingestellt. Pfarrer
Vogelmann kam aus der deutsch-nationalen, Pfarrer Hofer aus der national-liberalen
Tradition. Pfarrer Vogelmann war wahrend der gesamten Zeit des Dritten Reichs NSDAP-
Mitglied (er gehorte zudem der Bekennenden Kirche an, die in Baden von der konservativen
Kirchenpartei ,,Kirchlich-Positive Vereinigung* bestimmt war und {iberwiegend eine loyale
Haltung zum NS-Staat einnahm). Pfarrer Hofer war aktives Mitglied der
nationalsozialistischen Deutschen Christen, die er bis 1934 im evangelischen
Kirchenparlament (Landessynode) vertrat. Die liberale Synodalfraktion hatte sich im Mai
1933 aufgeldst und der Fraktion der Deutschen Christen angeschlossen. Seit 1934 trat die
Synode nicht mehr zusammen. VVon Pfarrerseite wurde deutlich Propaganda fiir die NSDAP
betrieben. Adolf Hitler wurde Uber das erwartete Loyalitdtsmall hinaus nahezu als Messias
verehrt. Das Verhalten nach der Reichspogromnacht war seitens der Friedensgemeinde wenig
riahmlich und im Krieg wurden die Anfangssiege von beiden Pfarrern geradezu als VVorsehung
Gottes interpretiert. Pfarrer Vogelmann etwa griff begeistert eine von Hitler vorgebrachte
biblische Redewendung, namlich ,,Mit Rofl und Mann und Wagen — so hat sie Gott (sic)
geschlagen“! auf. Auch Pfarrer Hofer war sehr euphorisch. So schrieb er zum Beispiel 1940
anldsslich der Bekanntgabe von gefallenen Soldaten: ,,Gott (sic) hat iber ihr Opfer den Glanz
des Sieges gebreitet.

Keller: Bevor wir mit unserem Gesprach in Einzelheiten gehen, méchte ich einen Hinweis
geben: Wenn man etwas uber die Pfarrer und das Gemeindeleben der damaligen Zeit erfahren
madchte, wére es auch hilfreich, als Quellen die Jahrbticher des Heidelberger
Kirchengemeindeamtes, die seit 1948 existieren, zu sichten.

Staehle: Vielen Dank fur diese Anregung.

Noll: Ich war bei Pfarrer Hofer im Konfirmandenunterricht (Konfirmation 1946) und bis zu
seinem Ausscheiden aktiv in der Jugendarbeit tatig. Wir hatten einen sehr engen, angenehmen
Kontakt und ich habe viel von ihm gelernt. Er konnte uns Kindern und Jugendlichen
theologische Fragen und Ideen sehr anschaulich nahebringen und hat uns auch konkrete
Verhaltensregeln vermittelt. Pfarrer Vogelmann, mit dem ich weniger Kontakt hatte, war
etwas robuster und vierschrotiger als der feinfuhlige Pfarrer Hofer.

Kohler: Diesen Eindruck hatte ich von Herrn Hofer auch (ich wurde 1949 in seinem letzten
Konfirmandenjahrgang konfirmiert). Pfarrer Hofer war freundlich, fein, eindrucksvoll. Von
VVogelmann habe ich die Erinnerung, dass er sich sehr autoritér gegeben hat. Ich habe auch im

'Die biblische Redewendung bezieht sich urspriinglich u. a. auf die Vernichtung der agyptischen Armee im
Roten Meer beim Auszug der Israeliten.



Gedéchtnis behalten, dass er einmal einen Jungen aus dem Kindergottesdienst
hinausgeworfen hat. Das hat mich — gelinde gesagt — nicht so beeindruckt.

Marggraf: Man muss sich vorstellen, das waren in den Nachkriegsjahren tiber 300 Kinder im
Kindergottesdienst. Ich erinnere mich, dass ich nach einer gewissen Zeit nicht mehr in den
Kindergottesdienst nach Handschuhsheim gegangen bin, weil es mir dort schlicht und einfach
zu laut war. Bezuglich Pfarrer Vogelmann ist mir noch eine Situation von 1949 gegenwartig
(ich war damals 8jahriger Kurrendsanger bei Erich Hibner). Es hatte jemand gefragt, wer
denn bei der nachsten Kurrende predige. Hubner verbat sich solche Fragen der Kinder. Aber
auch unter den Kindern hatte es sich herumgesprochen, dass man bei Pfarrer Vogelmann eher
nicht zum Gottesdienst geht.

Markmann: Ich bin im Atzelhof aufgewachsen und wurde 1941 von Pfarrer Hofer aus der
Sudpfarrei konfirmiert. Die politischen Hintergriinde waren uns damals vollig unbekannt,
auch was die Positionen der beiden Handschuhsheimer Pfarrer anging. In den Predigten
wurde Propaganda flr das NS-Regime betrieben, das war fur uns eine Selbstverstandlichkeit.
Etwas anderes hétte uns geradezu stutzig gemacht. Obwohl ich in einer eher kirchenfremden
Familie aufgewachsen bin, wurde ich getauft und konfirmiert, das gehdrte zum birgerlichen
Leben automatisch dazu. Meine Frau und ich sind kurz nach der Wéhrungsreform in der
Friedenskirche ebenfalls von Pfarrer Hofer getraut worden. Meine Frau war Junglehrerin und
hat nicht zuletzt auch durch den Einfluss von Pfarrer Hofer am ersten Kurzlehrgang der
Padagogischen Hochschule teilgenommen. Sie hat sich allerdings geweigert,
Religionsunterricht zu halten und wurde deshalb ,,zur Strafe* als Lehrerin im Pfaffengrund
eingeteilt, wo die Kinder als besonders schwierig galten. Ich habe meiner Frau regelméRig
Haselstocke geschnitten, mit deren Hilfe sie sich ,,durchpriigeln konnte. Das war damals
nichts AuBergewdhnliches. Dennoch hatte sie ein sehr gutes Verhéltnis zu den Schulkindern,
die uns noch lange Zeit spéater besucht haben. Pfarrer Vogelmann hat unsere vier Kinder, die
im Eleonorenhaus zur Welt kamen, jeweils unmittelbar nach ihrer Geburt getauft. Bereits auf
die neugeborenen Babys hat er mit seiner lauter Stimme regelrecht eingeschrien und sie zum
Leidwesen der Schwestern mit Spriichen wie ,,auch Ihr seid schon verworfen!*, bedacht.
Nach meiner Kenntnis haben beide Pfarrer nach dem Krieg weitergemacht, als sei nichts
gewesen.

Keller: Ich bin in der Handschuhsheimer Burgstralie gro geworden und gehérte der
Nordpfarrei von Pfarrer Vogelmann an. Wir missen hier die soziographische Situation
beachten. Pfarrer Hofer von der Stidpfarrei hatte es sicher schwer gehabt, wenn er Pfarrer der
Nordpfarrei gewesen ware. Die beiden Pfarrer waren namlich auch Spiegelbild der
soziographischen Lage. Pfarrer Hofer war der Pfarrer fiir die ,,bessare Laid in der Bergstro3®,
wie man sich umgangssprachlich ausgedrtickt hat und Pfarrer Vogelmann wiederum war ein
rechter Bauernpfarrer. So habe ich ihn auch wahrgenommen, aber fir uns war es gar nicht
ungewdohnlich, dass der Pfarrer Vogelmann ein strenger Mann war. Er hat sich ndmlich
genauso benommen, wie alle unsere Lehrer auch. Das war damals bei den grolien
Klassenstarken mit oft jeweils tiber 40 Kindern der gangige padagogische Stil. Wir haben
weniger von Pfarrer Vogelmann (der meistens nur an den Haaren gezogen hat) als vielmehr
von den Lehrern Tatzen (Schldge auf die Finger) bekommen, vor allem von den Lehrerinnen,



weil das manchmal deren letzte Waffe gegen solche Lausbuben wie uns war. Pfarrer Hofer
konnte deshalb weniger streng auftreten, da er Kinder aus ganz anderen Elternh&usern
unterrichtete.

Kohler: In der Stidpfarrei wohnte damals unter anderem die akademisch hochgebildete und
prominente ,,Créme der Theologischen Fakultdt®. Das war in der Tat schon ein grofer
Unterschied zur Nordpfarrei.

Keller: Dieser Umstand wirkte sich auch auf den Predigtstil aus. Ich habe mir sagen lassen,
dass VVogelmann insbesondere in der Kriegszeit ein sehr guter Seelsorger war. Er hat es nicht
versaumt, in den Familien, deren Manner oder S6hne gefallen sind (manchmal waren sogar
mehrere Familienmitglieder betroffen) eine gute seelsorgerische Betreuung zu ibernehmen.

Noll: Das trifft sowohl auf Pfarrer Vogelmann als auch auf Pfarrer Hofer zu. Pfarrer
Vogelmann hat einen und Pfarrer Hofer sogar zwei Séhne im Krieg verloren.?

Keller: Im Posaunenchor und im sehr gut besuchten Kindergottesdienst, der teils von
pietistischem Glaubensgut (Erweckungsgedanke, Hahnsche Gemeinschaft) gepréagt war,
engagierten sich durchweg brave Leute aus Bauernfamilien und einfachen Verhaltnissen.
Funf- bis zehnjéhrige Kinder haben tiber den ganzen Krieg hindurch im damals sehr
wichtigen Posaunenchor mitgewirkt und damit die Liturgie der Gottesdienste und
Beerdigungen wesentlich bereichert. Ich besitze ein wunderbares Dokument, das von der
hohen Religiositidt Vogelmanns zeugt, es heiflt ,,Goldene Worte fiir Konfirmanden®. Die
Inhalte (z. B. uber die Aufgaben der Konfirmanden, die zehn Gebote oder die Keuschheit)
hat er die Konfirmanden tber Jahre hinweg immer wieder abschreiben und auswendig lernen
lassen. Dies ist die andere Seite dieses Mannes gewesen. Darin ist der Tenor seiner Theologie
aufgehoben, was wir nicht vergessen durfen.

Baier: Ich bin im Mérz 1944 von Pfarrer Hofer konfirmiert worden und habe die Ansprache,
die er fur uns gehalten hat, mitgebracht. In der Einleitung kommt die Zeit vor, in der die
Konfirmation war. Ich lese das einmal vor:

,.Meinen lieben Konfirmanden gewidmet! — Ansprache iiber die Offenbarung Johannis 3, 11°
zur Konfirmation 19. Mdrz 1944 — Pfarrer Hofer.

Halte, was Du hast, dafl niemand Deine Krone nehme. Das ruft Euch, liebe Kinder, dieser Tag
zu. Viel ist Euch gegeben. Eine stolze Heimat, ein schdnes Vaterland, ein geeinigtes
kraftvolles Volk. Finf Jahre lang kdmpft dieses VVolk nun einen unheimlichen Kampf, um das
zu behaupten und zu halten, was es hat, seine Freiheit, seinen Lebensraum, seine Existenz.
Wahrlich, dieser Krieg ist ein harter und nlichterner Prediger! Er predigt uns, daf3 es kein
ruhiges Besitzen im Leben gibt. Freiheit und das Leben miissen immer neu erobert werden.
Nur im Kampfe kann, was man hat, behauptet werden. Halte, was Du hast!*.

ZAnmerkung: 1941 fiel der Sohn von Pfarrer Vogelmann, 1944 und 1945 fielen zwei Séhne von Pfarrer Hofer.

3Siehe ich komme bald; halte was Du hast, daR niemand Deine Krone nehme!



Das ist also die Einleitung, die die Zeit durchklingen lasst. Viele Véter der Konfirmanden
waren damals im Krieg und einige waren gefallen. Das schwingt natirlich hier alles mit. In
der Predigt heil3t es:

,, Viel ist Euch gegeben, nicht nur Heimat und Vaterland. Mutterauge und viterliche Hand
haben tiber Eurem Weg gewacht. Manche Freude haben sie Gber Euch erlebt. Manche Sorge
haben sie um Euch getragen. Bei sechs unter Euch ist freilich der Vater nicht mehr am Leben,
zumeist gefallen im Krieg. Aber: flr Euch!

[...] Schule und Staat haben an Euch ihr erzieherisches Werk getan. Und wenn es freilich
wenig ist, was die Schule in diesen Zeiten Euch zu geben vermochte,— es gilt von dem
Wenigen erst recht: Halte, was Du hast®.

Und dann kommt die zentrale Aussage:

,,Aber noch mehr ist Euch gegeben. Kirche und Religion haben an Euern Herzen geformt und
gestaltet*.

Der Hauptteil der Ansprache ist das Religiése und Christliche, der Glaube als Krone, die man
festhalten soll. Am Schluss gibt Pfarrer Hofer seinen Konfirmanden Folgendes auf den Weg:
,Mogen Eure Wege hoch hinauf oder tief herabfiihren, mogt Ihr stehen an welchem Platz es
sei; das wisset und haltet fest: Euer politischer Glaube sei immerdar Deutschland! Euer
religiéser Glaube sei und bleibe Christus. Als christliche Deutsche (Anmerkung beim
Vorlesen: nicht als deutsche Christen) wollen wir leben, kdmpfen und siegen. Solange Du
atmest, halte was Du hast, dall niemand Deine Krone nehme! Gott helfe Euch. Amen*.

Die tiefere Bedeutung dieser Predigt ist uns vermutlich gar nicht aufgegangen.

Zur Person von Pfarrer Hofer kann ich bestatigen, dass er ein sehr feiner Mensch war. Herr
Pfarrer Vogelmann hatte eine andere Art. Man ging lieber zur Predigt von Pfarrer Hofer als
von Pfarrer Vogelmann. Es gab nach dem Krieg zwei Organisten, die sich abwechselten. Den
hervorragenden Organisten Hiibner und einen deutlich schwacheren Kollegen. Der
schwachere war meist den Predigten von Pfarrer Hofer und Hibner meist den Predigten von
Pfarrer Vogelmann zugeordnet. Wir empfanden das als ungerecht, aber haben es
hingenommen®. Nach dem Krieg sind dann die Madchen- und Burschenkreise wieder aktiv
geworden, Madchen- und Bubenjungschar, alles schdn getrennt. Hier hat Pfarrer Hofer, der ja
am Ende seines Berufslebens stand, der Gemeindejugend in seinem offenen Pfarrhaus mit
groRem Vertrauen vollig freie Hand gegeben. °

*Anmerkung Noll: Hier kann es sich nur um eine sehr begrenzte Zeit gehandelt haben, denn Herr Hiibner begann
seinen Dienst in jenem Jahr (1949), in dem Pfarrer Hofer in den Ruhestand ging (die Beobachtung gilt vor allem
fur die drei Jahre, als die Pfarrer Schoener und Vogelmann gleichzeitig amtierten).

*Anmerkung Marggraf: Eigens miisste ein Arbeitsfeld dargestellt werden, das heute vollig vergessen ist: Der
Versuch der nationalsozialistischen Schulpolitik, den konfessionellen Religionsunterricht aus der staatlichen
Schule zu verdrangen, fiihrte dazu, dass die Bekennende Kirche vor allem erfahrene und der Bekennenden
Kirche zugehérige Frauen zu Katechetinnen ausbildete, die den Religionsunterricht in der Schule und im Notfall
auch in der Gemeinde tibernehmen konnten. Ihre Tétigkeit war in den ersten Jahren nach dem Krieg noch sehr
gefragt, da der Lehrermangel und die groRe Schulerzahl grofRe Liicken gerissen hatten. In Handschuhsheim
gehdrten dazu u. a. Frau Nohl (spéter Sekretarin von Prélat Maas) und Frau Jacobi. Sie waren ausgebildet in den
sogenannten ,.Beuggener Kursen®, die von Pfarrer Martin Jaeger, dem Vater von Pfarrer Hans-Otto Jaeger,
initiiert waren (vgl. Eckhart Marggraf, Die Anfange einer badischen Katechetenausbildung im Jahr 1938, in:
Unterdriickung — Anpassung — Bekenntnis. Die Evangelische Kirche in Baden im Dritten Reich und in der



Marggraf: Er hat auch einen privaten, liberal gefiihrten Kindergarten, der aus seinen friiheren
Raumen durch die amerikanische Besatzung verdrangt worden war, im Pfarrhaus
aufgenommen.

Markmann: Ich wollte noch etwas zur Atmosphare im Haus von Pfarrer Vogelmann sagen.
Meine Frau war mit der Tochter von Pfarrer Vogelmann eng befreundet und deshalb oft dort
zu Gast. Nach ihrer Schilderung war die Atmosphare im Hause VVogelmann geradezu
bedngstigend. Pfarrer Vogelmann muss ein Tyrann gewesen sein, seine schon von der Statur
her zarte Frau wie auch die Tochter seien von ihm vollig eingeschiichtert gewesen. Man sei
froh gewesen, wenn man das Haus verlassen habe.

Noll: Schade!

Staehle: Die Pfarrer Vogelmann und Hofer waren ganz offensichtlich ,,Kinder ihrer Zeit®. Sie
waren einerseits — wie Sie das ja eingehend schilderten — achtbare Personlichkeiten,
andererseits haben sie sich als Befurworter von Adolf Hitler und Kriegspropagandisten
prasentiert®. Hier stellt sich die Frage, wie gingen sie und ihre Nachfolger, die Pfarrer
Schoener und Jaeger, damit nach 1945 um.

Keller: Sie missen bedenken, Handschuhsheim war vor, wahrend und nach der NS-Zeit
fiihrend, wenn es um rechtsradikale Parteien ging. Noch Mitte der 1960er Jahre hatte die NPD
einen Wabhleranteil von teilweise tiber 15%. Als die Lyrikerin Hilde Domin in der
Nachkriegszeit im Hainsbachweg von Handschuhsheim gewohnt hat, sind Neonazis mit
Schiferhunden wochenlang vor ihrem Haus aufmarschiert und haben geschrien ,,Juden raus®.
Pfarrer Schoener, dessen Pfarrhaus ganz in der Néhe lag, hat davon merkwurdigerweise nichts
mitbekommen. Pfarrer Maas, Uber den ich viel geforscht habe, hat wéhrend der gesamten Zeit
seiner Sorge Uber Antisemitismus und Fremdenhass Ausdruck verliehen. Pfarrer Maas wurde
bezeichnender Weise nach dem Zweiten Weltkrieg nicht — wie viele hofften — Landesbischof,
sondern Julius Bender, ein strammer Mutterhauspfarrer und Weltkriegsoffizier, der aus
pietistischen Kreisen kam, nicht ganz frei von Antisemitismus und einem konservativen
Luthertum huldigend.

Staehle: Pfarrer Maas hat ja in Handschuhsheim gewohnt”. Er kénnte also gewusst haben,
was z. B. Pfarrer Vogelmann gesagt, gepredigt und in seinen Kirchenbléttern geschrieben hat.
Er hat 1955 bei der Grabrede fur Pfarrer Vogelmann ausdriicklich auf dessen in geféhrlicher

Nachkriegszeit. In Verbindung mit Eckhart Marggraf und Jorg Thierfelder hg. von Udo Wennemuth, Karlsruhe
2009, S. 171-179). Sie wurden in Handschuhsheim von lic.theol. Casimir Kayser, dem Schwager von Martin
Jaeger, begleitet. Das waren Frauen, die deutlich ihre vom NS distanzierende Haltung zu erkennen gegeben
hatten und in der Gemeinde erkennbar und sichtbar geworden waren.

®Anmerkung Noll: Wir miissen in diesem Zusammenhang auch die Atmosphare wahrend der NS-Zeit im Auge
behalten. Die Menschen lebten in einem Uberwachungsstaat, immer musste man damit rechnen, angezeigt zu
werden. Es galt das Fuhrerprinzip. Kaum jemand konnte sich frei entscheiden. Wieweit waren die Pfarrer
weisungsgebunden? Wie will man heute feststellen, wie sie als Seelsorger gewirkt haben?

"Maas wohnte seit seiner Entlassung aus dem Pfarramt Heiliggeist bis zu seinem Tod 1970 in dem ehemaligen
Pfarrhaus der Handschuhsheimer Stidpfarrei in der Beethovenstral3e 64.



Zeit jahrelang geleistetes ,,Apostelamt der kirchlichen Presse* hingewiesen. Wenn man weif3,
was VVogelmann dort von sich gegeben hat, dann kommt einem die Bezeichnung Apostelamt
bemerkenswert vor, denn ein Apostel ist bekanntlich ein Verkilinder der christlichen
Botschaft. Was hat Pfarrer Maas bewogen, seinem Pfarrkollegen noch am offenen Grab so
etwas zu bescheinigen? Er héatte diese Bemerkung ja weglassen kénnen. War das ein
besonderer Aspekt von Versohnung?

Marggraf: Sachlich war diese Bemerkung richtig, denn Vogelmann war der Herausgeber und
Schriftleiter des evangelischen Gemeindeblattes fiir ganz Baden. Er hat damit eine sehr breite
Wirkung erzielt. Dass Maas so etwas gesagt hat, war typisch flr seine Personlichkeit. Er hat
die Dinge immer in fast peinlicher Weise Uiberhoht.

Staehle: Pfarrer Vogelmann verwies in seinem Spruchkammerverfahren auf ein
Entlastungsschreiben von Pfarrer Maas.

Marggraf: Pfarrer Maas war von seinem Amt als Kreisdekan der Seelsorger der Seelsorger
und das auch fir die, die durch die NS-Zeit belastet waren. Von seinem Amtsverstandnis war
es ihm unmaglich, diesen Kollegen in den Riicken zu fallen.

Keller: Pfarrer Maas hat ja in der Weimarer Republik auch auftragsgemél beim Staatsakt der
Beerdigung des Reichsprasidenten Ebert gesprochen ...

Marggraf: ... obwohl Ebert aus der katholischen (sic!) Kirche ausgetreten war.

Keller: Pfarrer Maas hat Kritik wegen dieser Ebert-Sache bekommen, aber er hat das
weggesteckt, er war diplomatisch und auch ein bisschen schlitzohrig. Er hat auch in der Nazi-
Zeit mit seinen Aussagen manche Amtsinhaber hinters Licht gefiihrt, wenn er damit anderen
helfen konnte.

Staehle: Aber das hatte er ja nach 1945 nicht mehr nétig. Eigentlich wollte ich etwas (ber das
konkrete Motiv von Pfarrer Maas in Bezug auf seinen Schutz von Pfarrer Vogelmann
erfahren. Offenbar gibt es keine ganz schliissige Antwort auf diese Frage.

Keller: Es war, wie Herr Marggraf erl&utert hat, sein seelsorgerischer Dienst.

Marggraf: Es gab auf der Ebene der Kirchengemeinden keine Auseinandersetzung tber die
Zeit des Nationalsozialismus. Es existierte zwar eine ganze Reihe von Gespréachsgruppen und
-kreisen mit hochst gebildeten Teilnehmern, die sich regelmaRig trafen®. Es kamen nach dem

8Anmerkung Marggraf: So trafen sich wahrend der NS-Zeit, aber auch noch lange Jahre nach dem Zweiten
Weltkrieg die Pfarrer Hermann Maas, Otto Frommel (a.0. Professor fiir Praktische Theologie und Pfarrer an der
Christuskirche), Renatus Hupfeld (Professor fiir Praktische Theologie und Sprecher der Bekennenden Kirche in
Heidelberg) und Casimir Kayser (Professor an der Oberrealschule in der Kettengasse) mit ihren Frauen zu
regelméfBigem Austausch unter dem Decknamen ,,Bibelkranz*. Nach 1950 bestand in der Siidpfarrei ein
,,Miitterkreis* unter der Leitung von Frau Dr. Elisabeth Bornkamm (sie war Ehefrau des Neutestamentlers
Gunther Bornkamm und stand bis 1936 in einem sehr engen Verhdltnis zu Dietrich Bonhoeffer. Beide 16sten ihre
Beziehung, um im Kirchenkampf ungehindert zu sein und vernichteten ihre Korrespondenz bis auf einen Brief
Bonhoeffers) und Irmgard Schlink (Mutter des Schriftstellers Bernhard Schlink, in dessen Roman ,,Der
Vorleser Aspekte der ,,Vergangenheitsbewéltigung* sichtbar sind. Thr Mann war der Systematische Theologe
Edmund Schlink). Die Méanner der beiden Frauen waren durch die Nationalsozialisten aus ihrer akademischen

7



Krieg hier unter anderem auch die Mitglieder der christlichen Friedenskonferenz zusammen.
Aber das ist alles nicht in die Gemeinde hineingedrungen. Das waren Diskussionen, die in
einem geschlossenen Zirkel stattfanden und die die Gemeinde nicht beruhrt haben. Man hatte
das Gefiihl, dass man in der Gemeinde extrem starke Kontroversen erzeugen wirde, wenn
man es wagte, diese Thematik anzuschneiden. Jeder hat einen grof3en Bogen darum gemacht.

Staehle: Wir versuchen heute — wenn auch mit grol3er VVerspatung — einen geschlossenen
Zirkel zu vermeiden und die Vorgange auch nach auen hin transparent zu machen. War es
vielleicht auch ein gewisser Korpsgeist unter den Geistlichen (,,wir Pfarrer*), dass man so
zusammengehalten hat?

Marggraf: Die Kirchlich-Positiven, zu denen VVogelmann gezéhlt hat, waren anfangs
begeisterte Anhénger des NS-Regimes, wurden aber bereits 1933/1934 in eine kritischere
Haltung gefihrt, als es um die Griindung der Reichskirche ging. Sie haben sich nach dem
Krieg als ,,verfiihrte” Opfer dargestellt. Diejenigen, die wahrend der Weimarer Republik alles
getan haben, dass es zu dieser Entwicklung kommen konnte und die das NS-Regime tatkréaftig
gestitzt hatten, sahen sich nicht als Tater sondern als Opfer. Die Wandlung von der Téater- zur
Opferrolle kann man bereits 1945 sehr gut in dem Hirtenbrief des Badischen Landesbischofs
Kuhlewein nachverfolgen. Das war die Stimmung, die die Kirche in der Nachkriegszeit
verbreitete. Eine echte Entnazifizierung hat es in der Kirche nicht gegeben. Der spétere
Landesbischof Heidland hat nach dem Krieg jede Woche im Kollegium des Oberkirchenrats
neben Pfarrer Maas gesessen. Maas hat niemals auch nur ein Wort (ber die Zeit des Dritten
Reichs oder die Judenverfolgung mit ihm gewechselt, weil er genau wusste, Heidland ist
involviert gewesen. Heidland war Mitglied der Reiter-SS sowie national-konservativer
Standortpfarrer in Heidelberg und Mannheim gewesen. Man hat vor diesem Hintergrund
keine Gesprachsebene gefunden und das alles lieber ignoriert.

Noll: Prilat Maas hat meines Wissens keine ,,Persilscheine* ausgestellt, wenn er von der
Integritat einer Person nicht Giberzeugt war.

Staehle: Wie erklaren Sie sich dann seine Haltung zu Pfarrer Vogelmann?

Laufbahn geworfen und als Pfarrer der Bekennenden Kirche tatig gewesen. Nach der Riickkehr aus der
Emigration in England lebte im Philipp-Wolfrum-Weg Hans Ehrenberg, ein Vetter von Franz Rosenzweig (der
mit Martin Buber eine jldische Bibellbersetzung ins Deutsche begonnen hatte). Ehrenberg war 1918 als
Heidelberger Philosophie-Professor zum Christentum konvertiert. Er hatte Theologie studiert und war im
Ruhrgebiet Pfarrer geworden. Er gehdrte zu den wichtigsten Initiatoren der ,,Barmer Theologischen Erklarung*
von 1934, dem bedeutendsten Dokument der Bekennenden Kirche. Er kam ins KZ und konnte mit Hilfe von
Bischof Bell nach England emigrieren. Gelegentlich predigte er in den 1950er Jahren in der Handschuhsheimer
Friedenskirche. Sein Nachbar war der Begriinder der Psychosomatischen Medizin, Viktor von Weizsacker, der
sonntags einen Jour Fixe abhielt, an dem auch seine Schiller Alexander Mitscherlich, Wilhelm Kiittemeyer und
Heinrich Huebschmann teilnahmen. Huebschmann legte sogar seinen beruflichen Schwerpunkt auf die
medizinisch-psychologische Begleitung von NS-Opfern und liel8 sich in Handschuhsheim als Internist und
Eheberater beim evangelischen Gemeindedienst nieder. Schliellich sei beispielhaft auf Gemeindemitglieder
hingewiesen, die Angehdrige von Opfern des 20. Juli 1944 waren, zu denen auch Pfarrer Jaeger personlichen
Kontakt pflegte, zumal er selbst einige Jahre als Kind mit einem der Opfer im eigenen elterlichen Haushalt in
Kassel aufgewachsen war.



Marggraf: Pfarrer Maas hatte die Tendenz zu beschonigen, das lag ihm schon. AufRerdem
wollte er die groRe Auseinandersetzung zwischen Liberalen und Positiven nicht wieder
aufwerfen. Wahrscheinlich waren ihm die Texte von VVogelmann auch gar nicht mehr prasent.

Markmann: Man muss auch festhalten, dass sich weder Vogelmann noch Héfer im
strafrechtlichen Sinne die Finger schmutzig gemacht haben. Das dirfte auch bei Pfarrer Maas
eine Rolle gespielt haben.

Staehle: Man hat den Pfarrern Vogelmann und Hofer nach 1945 ihre zuweilen
iiberschwangliche NS- und Kriegspropaganda wohlwollend nachgesehen®®. In diversen
Chroniken der Nachkriegszeit wurden sie nicht als Tater, sondern geradezu als Verfolgte des
NS-Regimes beschrieben, wie das von Herrn Marggraf fur die landesweite Situation
angedeutet wurde. Es kamen aber nach dem Krieg zwei neue Pfarrer nach Handschuhsheim.
Die neuen Pfarrer Schoener und Jaeger waren politisch kaum vorbelastet. Ganz im Gegenteil,
sie hatten eine klare Ablehnung zum NS-Regime erkennen lassen. Trotzdem wurde auch von
ihnen keine auferlich sichtbare Distanzierung von der Vergangenheit vorgenommen. Als das
Evangelische Kirchenblatt 1951 nach 10-jahriger Pause wieder erschien, musste man bei der
Lektiire wirklich den Eindruck gewinnen, dass in diesen Jahren ,,nichts geschehen sei, wie
das Herr Markmann ausgefuhrt hat. Der neue Pfarrer Schoener hatte keine Probleme,
gemeinsam mit dem doch stark vorbelasteten Pfarrer Vogelmann das neue Blatt
herauszubringen bzw. vorzustellen. Das war ein eindeutiges Signal der Kontinuitat. Nach
meinem Kenntnisstand hielt Pfarrer Schoener brillante Predigten in der bis auf den letzten
Platz geflllten Friedenskirche, wobei eine traditionelle, dem Karlsruher Oberkirchenrat loyale
Grundhaltung deutlich wurde™. Demgegeniiber waren die Predigten von Pfarrer Jaeger etwas
komplizierter. Er brachte dort zuweilen eher unkonventionelle Gedanken ein. Ein kritisches
Hinterfragen weltlicher oder gar religioser Kultfiguren war jedoch in diesen Jahren nicht gern
gesehen. Das musste gerade auch der neue Pfarrer Jaeger spiren, der im April 1953 in der
Handschuhsheimer Friedenskirche eine interessante Karfreitagspredigt unter Bezugnahme auf
Epheser 2,13-18 gehalten hatte. Thematisiert hatte er dabei zwiespéltige menschliche
Empfindungen und Impulse wie Hoffnung und Verzweiflung, gute und bdse Vorsétze,
Lebenslust und Weltangst, Glaubenszweifel und Verstdrung des Gewissens, die sogar an

°Anmerkung Baier: In meiner Erinnerung finden sich keine Anhaltspunkte fiir eine besonders starke NS- und
Kriegspropaganda. Im Kindergottesdienst und in den Predigten ging es um Fragen der Religion und des
Glaubens, bei beiden Pfarrern.

0Anmerkung Marggraf: Der Begriff ,,NS- und Kriegspropaganda“ ist aus der heutigen Sicht verstindlich. Fiir
die Zeitgenossen war es angepasste Redeweise, die den propagandistischen Ton der NS aufhahm und kirchlich
legitimierte, aber auch VVoraussetzung fur eine Publikation war. Vor allem ist der Mangel an vorsichtig-
distanzierenden AufRerungen oder schweigendem Ubergehen zu konstatieren, geschweige denn, dass ein
christlicher Akzent gesetzt worden ware, der Nachdenklichkeit erzeugt hétte.

Anmerkung Marggraf: Karlheinz Schoener war nebenamtlich Dozent in der Lehrerausbildung am
Padagogischen Institut fir das Fach evangelische Religionslehre, das damals von allen Studierenden belegt
werden musste. Im Zuge der Umwandlung der P&dagogischen Institute zu Pddagogischen Hochschulen wurde
von den Dozenten die Promotion als VVoraussetzung gefordert. Da Schoener damit nicht dienen konnte, musste er
sehr zu seinem Leidwesen auf die angestrebte Professur verzichten. Stattdessen wurde er am Predigerseminar der
Landeskirche nebenberuflich mit der Betreuung des katechetischen Praktikums beauftragt, das er bis zum Protest
der Kandidaten Mitte der 1960er Jahre wahrnahm.

9



Jesus Christus am Kreuz nicht spurlos vorbeigegangen seien, wie durch seinen Ausruf,,0
Gott, hast du mich verlassen?* belegt sei. Dies trug ihm in einem ,,persénlichen Bescheid* des
Karlsruher Oberkirchenrats Katz vom Januar 1954 den schwersten Vorwurf ein, den man
einem Geistlichen machen kann. Der Oberkirchenrat beschuldigte Jaeger, er sei mit dieser
Predigt vom rechten Glauben abgefallen und deshalb ketzerisch (haretisch). Katz schrieb ihm
in der Wir-Form (ich gebe das wortlich wieder): ,,Neben vielen Unklarheiten enthélt die
Predigt Satze, die haretisch sind. Wenn Sie z. B. sagen (wir zitieren stilistisch und
grammatikalisch genau): ,Ja, dieser unser Herr war gar nicht in edle Seelenharmonie
entnommen. Wie wir ihn uns gerne vorstellen, ohne jeden Riss, nie schwankend zwischen
Hoffnung und Verzweiflung, gute und bése Vorsatze und vom Ekel vor sich selbst, zwischen
Lust am Leben und tiefer Weltangst*, so ist das wider die Schrift. Nach Jesu eigenen Worten
in der Bergpredigt sind bose Gedanken und bose Vorsétze schon Stinde. Christus hat aber
nach der Schrift keine Stinde getan. Es war auch nicht das geringste Schwanken im Gehorsam
gegen den Vater in ihm*. Der Oberkirchenrat forderte den Pfarrer unmissverstandlich auf,
klinftig ,,treue Exegese®, die nicht schlicht genug sein konne, zu betreiben: ,,Auch der
sogenannte gebildete Horer hungert nach einfacher Kost“*2,

Jedenfalls kann man festhalten, die Pfarrer Schoener und Jaeger waren, wie ihre VVorgéanger,
sehr unterschiedliche Persdnlichkeiten.

Keller: Ich war ja Vikar bei beiden Pfarrern und habe sie dadurch intensiv kennengelernt.
Pfarrer Schoener hat mich angefordert, weil er jemand haben wollte, ,,der den Laden kennt*.
Ich habe bereits in meinem ersten Vikariatsjahr hier in Handschuhsheim 94 Beerdigungen
gehabt, drei Jungscharen betreut und 18 Wochenstunden Religionsunterricht gehalten. Pfarrer
Schoener hat uns ubrigens die Gedanken der beriihmten Theologen Bultmann und Barth
vorgetragen und sie mit ihrem Fur und Wider diskutiert. Das war fur uns sehr bereichernd.

Staehle: Der Sohn von Pfarrer Schoener hat mir mitgeteilt, dass sein Vater zeitlebens ein
Barthianer gewesen sei'®.

Keller: Das kann nicht sein. Pfarrer Schoener hétte sich gewehrt, so eingeordnet zu werden.
Schoener wollte ,,frohliche Christen* um sich sehen, er war — wenn Sie so wollen — ein
Praktiker und lobpreisender Katechet, kein Dogmatiker. Pfarrer Jaeger war hingegen ein
theologischer Wissenschaftler und Forscher. Pfarrer Schoener hatte eine gewisse Freude
daran, den theologischen Nachwuchs bloRzustellen. So forderte er mich beispielsweise auf, in
einer vierten Schulklasse tber einen in Indien tatigen Missionar namens Bartholoméus
Ziegenbalg zu unterrichten. Er wusste ganz genau, dass dies allein von dem ungewohnlichen

2 Anmerkung Marggraf: Aus der Auseinandersetzung zwischen Jaeger und Katz kann man die angespannte
kirchliche Diskussionslage der Zeit erkennen, die unter anderem durch die Auseinandersetzung mit Rudolf
Bultmanns ,,Entmythologisierung® bestimmt war. Das diirfte ein wichtiger Hintergrund sein. Von daher wire es
problematisch, daraus Deutungen der ,,Vergangenheitsbewaltigung* abzulesen. Jaeger war der differenzierter
argumentierende Theologe, wéhrend Schoener der rhetorisch geschickte Elementarisierer war, der sich eher
durch satirische Seitenhiebe und Spitzen artikulierte.

B Anmerkung Marggraf: In der Kontroverse Barth-Bultmann hat sich Schoener wohl auf die Barth-Seite
geschlagen, aber der sehr viel bessere Barth-Kenner war ohne Zweifel Jaeger.
10



Namen her zu groRem Gefeixe der Schuler fihren wirde. Hinten sal er mit den Studenten,
hat Karikaturen gemalt und herumgereicht, so dass es ein groRes Gelachter gab.

Baier: Das war bei uns auch schon so. Ich war auch bei ihm im katechetischen Unterricht. Es
war schwierig bei ihm, wenn man vorne stand und er hinten sall und beispielsweise vor
versammelter Mannschaft laut rief: Schaut mal, der weil nicht einmal, wo er sein Hande hin
tun soll*.

Marggraf: Unmdglich!

Baier: Er schrieb wahrend unserer Unterrichtsproben Zettelchen und reichte sie herum. Jeder
der einen solchen Zettel las, bekam plétzlich einen Lachanfall. VVorne stand der vollig
verunsicherte Kandidat, der ernsthaft unterrichten sollte.

Staehle: Wenn man mit Zeitzeugen tber Pfarrer Schoener spricht, wird haufig auf seinen
grofRen Hund verwiesen, der im Pfarrhaus Std frei herumlaufen konnte und mit dem er sich
angeblich Besucher vom Hals hielt.

Kohler: Der Hund hie® Kyon. Es handelte sich um einen Mischling, ein Riesenmonster. Der
Hund ist an jedem Besucher hochgesprungen und legte einem die Pfoten auf die Schulter.

Marggraf: Zum seelsorgerischen Gesprach musste sich der Besucher in einen bewusst tief
gehaltenen Stuhl setzen, wéhrend Pfarrer Schoener deutlich héher sal. So war man allein
schon durch das tiefe Sitzen gedemiitigt.

Kohler: Pfarrer Schoener war duerst eloquent und witzig, aber ich dachte mir manchmal, er
war gleichzeitig ziemlich humorlos.

Noll: Menschlich habe ich Pfarrer Hofer eindeutig besser in Erinnerung als seinen Nachfolger
Pfarrer Schoener. Herr Schoener hat nicht so, wie Herr Hofer, mit dem Herzen gehort.

Staehle: Seine Beitrdge im evangelischen Gemeindeblatt sind von einer meist sehr
konservativen Haltung gepragt.

Baier: Der Ausdruck ,,konservativ wéare damals nicht passend gewesen.

Staehle: Wie kdnnte man das besser beschreiben? Wir hatten in der Weimarer Republik
diverse kirchliche Gruppierungen wie die orthodoxe kirchlich-positive Vereinigung, die
kirchlich-liberale Vereinigung, die landeskirchliche Vereinigung und den Volkskirchenbund
evangelischer Sozialisten. In der NS-Zeit gab es die Deutschen Christen und die Bekennende
Kirche, die sich (vereinfachend gesprochen) in einen groReren staatsloyalen und einen
kleineren staatskritischen Teil aufteilte**. Nach dem Kriegsende trat die Evangelische Kirche

“Anmerkung Marggraf: Die Bekennende Kirche in Baden war in sich sehr uneinheitlich. Neben dem
Landesbruderrat gab es vor allem eine Gruppe junger Theologen, die sich von der wiirttembergischen ,,Sozietdt*
anregen lieRen und die vor allem die Bildung einer Bekenntnissynode gefordert hatten, um eine im Sinne von
Barmen und Dahlem legitime Kirchenleitung zu bilden. Dieser Gruppe, die sich nach 1945 um den Pfarrer Egon
Guss sammelte, gehodrte auch Hans-Otto Jaeger an.

11



in Deutschland (spéater abgekiirzt EKD) auf den Plan. Sie war jetzt auf einmal eine —
zumindest nach auf3en hin — einheitliche Gruppierung. Das Ziel — Gibrigens auch der
Nationalsozialisten — ndmlich eine einheitliche evangelische Kirche zu schaffen, wurde also
nach dem Krieg doch noch erreicht™. Mitte/Ende der 1940er und Anfang der 1950er Jahre
gab es einen durch die Besatzungsméchte herbeigefihrten kirchlich-religiosen ,,Bruch®, der
sich unter anderem dadurch zeigte, dass die vor 1945 gedulRerten Ansichten der
Handschuhsheimer Pfarrer'® nunmehr verworfen wurden. Dariiber durfte man aber in der
Gemeinde in Bezug auf die lokalen Geschehnisse nicht sprechen’’.

Der nachste deutliche Bruch kam als Nachwirkung der 1968er-Bewegung in den 1970er
Jahren, als die sogenannten ,,linken Pfarrer*® mit Themen wie Friedensbewegung,
Pazifismus, Gewaltverzicht, Kapitalismuskritik usw. in Erscheinung traten. Wéahrend in der
ersten Halfte des 20. Jahrhunderts vor allem der so genannte National- oder
Rechtsprotestantismus dominierte (in dieser Hinsicht waren die Positionen der meisten
Positiven und Liberalen tbrigens fast deckungsgleich)™, kamen in der zweiten Halfte des 20.

> Anmerkung Marggraf: Die Einheit, wie sie vor allem in Barmen 1934 empfunden wurde, war in erster Linie
eine Einheit von Reformierten, Lutherischen und Unierten Kirchen. Diese Einheit zerbrach wéahrend des
Kirchenkampfes vor allem durch die ,,Sondervoten* der Lutherischen Kirchen. Dem versuchte der
wirttembergische Bischof Wurm durch sein ,,Einigungswerk® zu begegnen. Daher wurde er auch 1945 zum
ersten Ratsvorsitzenden bestimmt.

'“Beispiele: Exegetische Unterstiitzung der NS-Politik; Lobpreisung eines verhinderten Anschlags auf Adolf
Hitler als ,,géttliche Vorsehung®; Deutschland fiihre einen gottgefélligen Krieg, z. B. gegen die ,,nicht
reformierten Englénder, deshalb konne es nur einen Sieg geben; Gott habe {iber den Tod der Gefallenen den
Glanz des Sieges gesetzt; Durchhalteparolen wie ,,wir wollen als christliche Deutsche leben, kdmpfen und
siegen‘* usw.

Y Anmerkung Marggraf: Von einem echten Bruch im Blick auf die Entnazifizierung zu sprechen ist in Bezug auf
die Kirchen problematisch, da die Alliierten den Kirchen das Recht zusprachen, die ,,Selbstreinigung* in eigener
Verantwortung zu tibernehmen. Theologisch war der Bruch sehr viel deutlicher, da an den theologischen
Fakultaten die Dominanz der Barth-Anhanger uniibersehbar war, wenngleich mit sehr unterschiedlichen
Nuancen. Auf jeden Fall waren die alten Grabenk&mpfe zwischen Positiven und Liberalen fast spurlos
verschwunden. Stattdessen gab es Streitigkeiten um Bultmann und um die evangelikale Gruppierung ,,Kein
anderes Evangelium®, hinter der sich so mancher Konservative versteckte. Noch stirker aber war die politische
Orientierung auf der einen Seite hin zur neugegriindeten CDU, in der so mancher Protestant die alte
Zentrumspartei dominant erkannte. Und auf der anderen Seite ein selbstkritischer Protestantismus, der sein
Versagen in der ,,Sozialen Frage® im 19. Jahrhundert nicht wiederholen wollte und jetzt eher zur SPD oder GVP
hin tendierte. Jaeger gehdrte sehr deutlich zu den Barth-Jingern mit linker Orientierung. In der Stdpfarrei vertrat
das Mitglied des Kirchengemeinderats Siegfried Mller, der zugleich Lehrer an der Thadden-Schule war, diese
Richtung. Jaeger und Muller gehdrten zu den Ostermarsch-Teilnehmern, auf dem auf dem Heidelberger
Messplatz am Neckar auch Martin Niemoller sprach. Siegfried Muiller war auch tber viele Jahre, wie auch Karl-
Heinz Schoener, Mitglied der Landessynode.

8 Anmerkung Marggraf: Das ist kein Novum dieser Jahre. Seit Beginn des 19. Jahrhunderts gibt es innerhalb des
Protestantismus in Deutschland eine Bewegung, die sich von ,,Thron und Altar* zu 16sen sucht und die die
soziale Ungleichheit zum Thema der christlichen Ethik macht. Letztere kniipft an die Tradition der Sozialkritik
an, die eine durchgehende Linie innerhalb der Geschichte des Christentums bildet. Auch in der Friedensethik
gibt es eine viel weiter zurtickreichende Linie.

Anmerkung Marggraf: Es gab eine Teilgruppe der Liberalen, die sich den nationalsozialistischen Deutschen

Christen angeschlossen hatten. Viele andere Liberale, darunter auch Maas, sahen sich schon seit den zwanziger
Jahren durch die Kirchenpartei kaum mehr représentiert.

12



Jahrhunderts nach einer Umbruchsphase die so genannten Linksprotestanten zum Zug?®. Auch
dieser Wechsel oder Bruch vollzog sich ohne offene Auseinandersetzung mit den jeweiligen
Vorgéangerpfarrern. Es gibt keine Zeugnisse dariiber, wie das von der Handschuhsheimer
Gemeinde goutiert wurde. Zum Ende des 20. Jahrhunderts/Beginn des 21. Jahrhunderts wollte
man von Begriffen wie ,,links* oder ,,rechts* wiederum iiberhaupt nichts mehr wissen. Man
sprach jetzt beispielsweise von einem neuen kirchlich-religidsen Liberalismus, der sich der
Pluralitit und Toleranz verschrieb. An die Stelle einer rigorosen ,,Gewissheit des Glaubens*
traten nun auf einmal unverbindlichere Aussagen wie ,,unbestimmte Transzendenz®,
»duchen® oder ,,Spiritualitdt™. Zuriick zu unserer Ausgangsfrage. Wie konnte man die
Position der Pfarrer Schoener und Jaeger am ehesten charakterisieren.

Baier: In der Theologie gab es bis in die Zeit der Weimarer Republik die beiden Richtungen
liberal und konservativ. Aber dieser Gegensatz ging seit den 1930er Jahren zurtick.

Markmann: Es gab in den 1930er Jahren andere, ideologisch gepragte Etiketten.

Baier: Schoener vertrat nicht eine alte, sondern eine neue konservative Richtung. Es war
damals eine Art ,,Zwischenzeit®.

Keller: Ich halte es fir sehr gefahrlich, wenn wir jetzt im Ruckblick die Begriffe
,.konservativ* und , liberal* oder ,,links*“ und ,,rechts benutzen. Wir missen die
gesellschaftliche Struktur im Auge haben. Zumindest in der heutigen Theologie gibt es keine
Schulen mehr, die eine Aufteilung in liberal oder konservativ erlauben.

Staehle: Wie soll man das dann bezeichnen? Was ist an die Stelle getreten?

Keller: Da musste man erst einmal dartber nachdenken. Wir durfen aber nicht in eine
Haarspalterei von Begriffen geraten. Ich wirde weniger die Akzentuierung der Pfarrer und
ihrer theologisch-menschlich-sozialen VVergangenheit ansprechen wollen, sondern lieber das,
was fur die Gemeinde friiher von Bedeutung war und was heute wichtig ist. Wie sahen die
Gemeinden in der Nachkriegszeit denn aus? Wovon lebten sie? Dass die Pfarrer eine gewisse
Rolle gespielt haben ist klar, aber mir ware es viel wichtiger zu wissen, wie sich die
Gemeinden in ihrer Struktur entwickelt haben. In Handschuhsheim waren in der
Nachkriegszeit die Kirchen voll. Bis in die 1960er Jahre gab es hier immerhin noch 12.500
evangelische Gemeindemitglieder.

Runge: Ich schlage vor, dass wir nochmals konkret auf die 1950er und 1960er Jahre
zurtickkommen. Ich kenne die beiden Pfarrer Schoener und Jaeger nicht. Mich wirde aber
interessieren, wie politisch diese beiden Pfarrer ihren theologischen Auftrag verstanden
haben? Wie ist denn damals tber die Zeit des Nationalsozialismus und des Krieges in der
Gemeinde unter Christen gesprochen worden?

“Anmerkung Marggraf: Dieser Eindruck stimmt nicht ganz mit der kirchlichen Realitat tiberein. Die kirchliche
Linke hat kirchenpolitisch allenfalls in wenigen Landeskirchen eine Mehrheit inne gehabt. Der publizistische
Eindruck war allerdings stark durch die Schiilerschaft von K. Barth bestimmt, die weithin die Lehrstiihle besetzt
hatten.

13



Kohler: So gut wie nicht. Themen wie Nationalsozialismus oder Judenverfolgung kamen
nicht zur Sprache.

Keller: Das lag auch am Geschichtsunterricht. Die Geschichte des 2. Punischen Kriegs spielte
bei uns eine groRere Rolle als neuere Themen.

Noll: Das hing aber auch damit zusammen, dass wir ja gar keine Schulbicher mehr hatten,
diese waren 1945 von den Besatzungsmachten verboten worden. Wir hatten deshalb ebenfalls
unentwegt die alten Griechen und die alten Agypter im Unterricht, weil man tiber die Zeit
nach dem Ersten Weltkrieg nicht mehr sprechen durfte. Spater gab es dann Blicher, die unter
ausdriicklicher Genehmigung der Militarregierung herausgegeben wurden®.

Markmann: Es hat sich nach dem Krieg vieles vermischt und eingeebnet, die Fronten
zwischen liberal und konservativ wurden aufgeldst, auch wenn es schon noch Diskrepanzen
gab. Die politische Parallele dazu ist die Griindung der aus dem katholischen Zentrum
hervorgegangenen CDU, die man als 6kumenische christliche Partei von Katholizismus und
Protestantisums verstehen kann. Das ist als Resultat des Krieges und der Niederlage zu sehen,
das auch auf die Kirchen zurlickgewirkt hat, wenn auch mehr auf die evangelischen als auf
die katholischen Einrichtungen.

Staehle: Man hat Uber alles Mdgliche gesprochen, aber nicht tber die vorausgegangene Zeit.
Was ist Ihre Erklarung dafir, warum war das so?

Keller: Die Zeit war noch nicht reif.

Markmann: Man hatte ein schlechtes Gewissen und Scham. Jeder wusste was vom anderen,
das hat zu dieser ,,Verschworung des Schweigens® gefiihrt. Man durfte nicht daran riihren.

Koéhler: Mein Vater war (iberzeugter Nationalsozialist, er hat sich als Freiwilliger zur
Wehrmacht gemeldet und bald darauf den so genannten Heldentod erlitten. Das wurde in
unserer Familie auch mit unserer Mutter wenig besprochen. Erst die letzten Jahre vor ihrem
Tod war gelegentlich die Rede davon. Wenn ich an meine Jugendzeit in den 1950er Jahren
denke, so war das deshalb fiir uns kein Thema, weil ja da die Bundesrepublik Deutschland mit
ihrem Wirtschaftswunder im Aufschwung war. Die Nazizeit war vorbei, es war nicht Scham,
Schuld oder Verdrangung, sondern Interesselosigkeit.

Baier: Es war auch zu wenig Uber die Vergangenheit bekannt.

Noll: Die Manner, die im Krieg gekdmpft hatten oder in Kriegsgefangenschaft waren, haben
nachher auch nie darlber gesprochen. Sie haben so Schlimmes erlebt, dass alles verschwiegen
wurde. Ich kenne eine Frau, die mir erzéhlte, dass ihr Ehemann die ganzen Jahrzehnte nach
dem Krieg niemals auch nur ein Wort dariiber verloren hétte, erst kurz vor seinem Tod sei in

! Anmerkung Noll: Wenn nicht unmittelbar nach Kriegsende die ,,Vergangenheit“ bearbeitet wurde, so muss
man auch bedenken, dass damals in Deutschland die Militarregierungen das Sagen hatten. Ich habe 1951 Abitur
gemacht. Bis zum Ende meiner Schulzeit war die neuere Geschichte tabu. Was nach 1914 geschah, kam im
Unterricht nicht vor. Insgesamt wiinsche ich mir bei der Thematik die Beachtung des kirchlich-religidsen
Grundsatzes ,,Richtet nicht, auf dass Thr nicht gerichtet werdet™.

14



firchterlicher Weise alles hochgekommen. Die Menschen hatten nach dem Krieg andere
Probleme.

Staehle: Dafir, dass man nach 1945 den Mund gehalten hat, gibt es viele Griinde, wie wir
gehort haben. Aber der Handschuhsheimer Pfarrer Liedke hat 1990, also immerhin 45 Jahre
nach dem Krieg, in einer Predigt fur den Jahrgang einer Goldenen Konfirmation das Thema
erstmals angeschnitten und dabei die Pfarrer Hofer und Vogelmann mit ihren NS-Spriichen
zitiert. Das kam bei einigen Teilen der Gemeinde nicht gut an. Das Schweigen wahrte also in
Handschuhsheim doch recht lange.

Keller: Wir mussen die Sache anders angehen. Was wollen wir denn jetzt bei der Diskussion
in der Gemeinde ,,riiberbringen*? Es ging und geht doch um den Aufbau eines besseren
Bewusstseins in der Zukunft. Wir werden mehr erreichen kdnnen, wenn wir der Spur
nachgehen, was in Nachkriegszeit tatsachlich gesagt worden ist. Das ist wichtiger als das, was
nicht gesagt worden ist. Man sollte weniger in die Vergangenheit als vielmehr in die Zukunft
blicken. Wir sollten vor allem die positiven Leistungen der Pfarrer wiirdigen, z. B. ihre
6kumenischen Botschaften, bevor wir in ein Wespennest hineinstechen, wo wir mit den
Wespen unbewéltigter Vergangenheit nur schwerlich fertig werden.

Markmann: Man hat eben in der ganzen Bundesrepublik erst sehr spat mit einer Aufarbeitung
begonnen.

Staehle: Vielleicht habe ich meine Frage vorher nicht klar genug gestellt. Ich mdchte es
deshalb etwas anders formulieren. Stellen Sie sich eine Handschuhsheimerin und einen
Handschuhsheimer vor, die um 1930 geboren sind. Sie wurden 1944, als sich die
Aussichtslosigkeit des Kémpfens kaum mehr verheimlichen lie3, von einem national- bzw.
rechtsprotestantischen Pfarrer im vollen Wissen um das Massensterben unter Bezug auf die
Offenbarung Johannis mit dem Aufruf,,Als christliche Deutsche wollen wir leben, kimpfen
und siegen* konfirmiert. Mitte der 1950er Jahre wurden sie von einem konservativen Pfarrer,
dem man trotz (oder wegen) seiner Witze tiber andere nicht so recht Vertrauen schenken
konnte, kirchlich getraut. Sie lieBen von diesem Pfarrer auch ihre in den 1960er Jahren
geborenen Kinder taufen. Bei der Konfirmation dieser Kinder in den 1970er Jahren traten auf
einmal linksprotestantische Pfarrer auf den Plan und am Ende des 20. Jahrhunderts/Anfang
des 21. Jahrhunderts war dann von einem eher unverbindlichen ,,neuen® kirchlich-religiésen
Liberalismus die Rede. Das waren doch in einem einzigen Menschenleben zum Teil
gravierende kirchlich-religiose Neuorientierungen, ohne dass die jeweils wenige Jahre zuvor
noch geltenden Botschaften offen hinterfragt werden durften. Was gestern glaubensmafig
noch absolut richtig schien, wurde heute als falsch oder gar verwerflich angesehen und konnte
morgen vielleicht doch wieder dem rechten Christentum entsprechen. Selbst die kontrérsten
Positionen wurden mit Bezug auf die Bibel gerechtfertigt. Wie ist man denn in der tradierten
Gemeinschaft der Gemeindemitglieder mit diesen Briichen umgegangen?>?

22 Anmerkung Marggraf: Diese Frage kann mit der Kontroverse ,,Politisierung bzw. keine Politisierung*
beantwortet werden. VVor allem konservative Gemeindemitglieder verbargen hinter dieser Parole die Diskrepanz
zwischen Evangelium und politischer Einstellung, wahrend die Linken eher auf eine Legitimation ihrer Haltung
durch das Evangelium bestanden. Wahrend die einen sagten, ,,mit der Bergpredigt kann man keine Politik

15



Markmann: Ich kann hier nicht mitreden, da ich damals nicht in Handschuhsheim war.
Baier: Ich auch nicht, da meine Zeit in Handschuhsheim nur bis 1955 geht.

Keller: Wenn wir nur an den Generationsschritten der Pfarrer, die hier tatig waren, entlang
gehen, kommen wir mdglicherweise nicht sehr viel weiter, als lediglich Konfusion zu
erzeugen. Wir sollten fiir die Gemeinde auch einen padagogischen Ansatz wahlen und ihre
Leistungen angemessen wiirdigen. Wie kommt es, dass damals die Gemeinde so lebendig
war? Wie kommt es, dass aus der Jugendarbeit der Gemeinde in zehn Jahren immerhin
mindestens sieben junge Leute hervorgegangen sind, die Theologie studiert haben? Was war
die Leistung von Pfarrer Schoener, der es hervorragend vermocht hat, die frohe christliche
Botschaft interessant zu verkiinden. Was war die Leistung von Pfarrer Jaeger, der die
Okumenische Ausrichtung ausgebaut hat? (seine Frau war Schweizerin, die hier in
Handschuhsheim als Auslanderin nebenbei bemerkt recht gelitten hat). Wie kommt es, dass
ein Kantor Hibner junge Leute zu lebenslangen Freundschaften zusammengefihrt hat? Wir
miissen also ganz andere Dinge in den VVordergrund stellen.

Runge: Unser Thema heif3t aber auch: Aufarbeiten oder schweigen?

Keller: Ich wiirde nicht von Aufarbeiten sondern von Aufbau sprechen. Da ist etwas
geschehen, das konstruktiv die Gemeinde weitergefiihrt hat.

Runge: Um was es hier nach meiner Einschatzung im Wesentlichen geht, ist doch die Frage,
worin unsere politische Verantwortung als Christen besteht und zwar in der heutigen Situation
im Vergleich zu damals.

Keller: Der Hauptakzent muss heil3en: Was wurde Positives geleistet, um eine Gemeinde so
zu erhalten, wie sie sich heute darstellt?

Staehle: Aber sind nicht auch die AuRerungen der Pfarrer fiir das Verstandnis der
Entwicklung wichtig?

Ich denke zum Beispiel an die Osterpredigt von Pfarrer Jaeger von 1953 und die Reaktion von
Oberkirchenrat Katz, auf die ich vorher hingewiesen habe.

Keller: Was Oberkirchenrat Katz geschrieben hat ist ein so groRer Unfug, dass man das
uberhaupt nicht erwahnen muss. Um die Gemeinde aufzubauen, misste man ganz andere
Dinge erwéhnen. Wo gab es denn beispielsweise in Deutschland einen evangelischen
Posaunenchor, der den Katholiken bei Fronleichnam ausgeholfen hat? Solche Sachen sollte
man erzahlen.

Staehle: Diese Leistungen durfen auf keinen Fall vergessen oder geschmaélert werden.

machen!“, versuchten die anderen gerade ihre politische Einstellung aus der Botschaft Jesu abzuleiten. Vor allem
in der Kommunismus-Debatte der 1950er Jahre war dieses Muster sehr verbreitet. Erst sehr viel spater hat die
EKD eine positive Stellungnahme zur Demokratie gefunden. Heute kdmpft sie mit einer positiven Haltung zum
Pluralismus.

16



Unsere Zielsetzung ist es aber auch, die Umbrtche n&her anzuschauen. Wie hat sich das
vollzogen? Was bis in die 1950er Jahre von oberer Stelle noch als Ketzerei bezeichnet wurde,
war ca. 50 Jahre spater nahezu kirchlich-religioses Allgemeingut. Das erscheint mir auch
kirchengeschichtlich relevant. Hier konnten eventuell gerade die Vorgéange in
Handschuhsheim wichtig fur das Verstandnis sein. Im 20. Jahrhundert gab es eine (vorsichtig
formuliert) hohe Plastizitat kirchenethischer Vorstellungen und ich frage mich schon, ob sich
daraus — wie Herr Runge anmerkt — Aussagen uber das 21. Jahrhundert ableiten lassen.

Keller: Erlauben Sie mir, dass ich Ihnen, Herr Professor Staehle, als Arzt meine Einschatzung
mit einem medizinischen Begriff verdeutliche. Wir sollten weniger eine nur auf
zuriickliegende Zeiten bezogene Anamnese und Diagnostik betreiben, sondern uns vor allem
auf die kinftige Therapie konzentrieren. Die kranke Gemeinde bzw. die kranke Kirche von
heute hat nicht viel Hilfe, wenn man ihr anamnestisch und diagnostisch zeigt, wo ihre Méngel
liegen. Sie wird vielmehr Freude daran haben, wenn wir aufzeigen, dass die Botschaft Jesu
noch eine Rolle als Licht der Welt und Salz der Erde spielt. Die Menschen sollen sich gut in
der Kirche aufgehoben fiihlen und nicht nachts an Schlaflosigkeit leiden, weil man sie mit so
schizophrenen und desastrésen Dingen konfrontiert™,

Staehle: Ich denke, dass wir das jetzt einmal als theologisches Schlusswort so stehen lassen
sollten, herzlichen Dank fir Ihre Beitrage.

Verfasser:
Hans JOrg Staehle, Tischbeinstrale 40, 69121 Heidelberg, e-mail: h.j.staehle@web.de

23Anmerkung Keller: Das Zeitzeugengesprach vom 23.09.15 bezieht sich vor allem auf erinnernde und spontane
Stimmungsbilder, die iber anekdotische Beitrdge nicht viel hinauskommen. Es fehlt noch eine systematisch und
begrifflich geniigende Ordnung der Inhalte (liberal-konservativ, Barth-Bultmann etc.). Um einen umfassenden
Eindruck zu gewinnen, sollte man in einer noch zu erarbeitenden umfassenderen zeitgeschichtlichen Darstellung
nicht nur Vogelmann und Héfer, sondern auch die spateren Pfarrer, ihre Altesten und aktiven Mitarbeiter sowie
die soziographischen Strukturen der Handschuhsheimer Gemeinde und der Heidelberger Gesamtgemeinde
(Dekane und Kirchenleitung) mit einzubeziehen. Was Handschuhsheim in der Nazizeit betrifft, sollten auch die
damaligen gesellschaftlichen und parteilichen Gruppierungen wie NSV, "Bauernschaft”, Hitlerjugend und nicht
zuletzt auch katholische Pfarrer und katholische Gemeinde Berticksichtigung finden. Es sollte nicht nur um das
krasse Gegenuber von Aufarbeiten oder Schweigen gehen, sondern auch darum, welche p&dagogischen und
konstruktiven Einsichten sich ergeben, mit den heutigen theologischen, sozialpolitischen und 6kumenischen
Fragestellungen pastoral- und sozialethisch umzugehen und dem ,,Aufbau* der Gemeinde und Kirchen forderlich
zu sein.

17


mailto:h.j.staehle@web.de

